
 1 

 

༄༅། །འཕགས་པ་)ང་པོ་ག,མ་པའི་མདོ་ནི། 
Das Sutra in Drei Abschnitten 
(āryatriskandhakanāmamahāyānasūtra) 

 
 
 
སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་)ག་པར་-་མ་ལ་/བས་1་མཆིའོ། 
semchen thamche tagpar lama la kyab su chi’o. 
Alle fühlenden Wesen suchen fortwährend Zuflucht zum Lama, 
 
།སངས་8ས་ལ་/བས་1་མཆིའོ། །ཆོས་ལ་/བས་1་མཆིའོ། །དགེ་འ:ན་ལ་/བས་1་མཆིའོ། 
sanggye la kyab su chi’o.  chö la kyab su chi’o.  gendün la kyab su chi’o. 
suchen Zuflucht zu Buddha, suchen Zuflucht zum Dharma, suchen Zuflucht zum Sangha. 
 
།བཅོམ་;ན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ད>་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་@ོགས་པའི་སངས་8ས་AB་Cབ་པ་ལ་Dག་

འཚལ་ལོ། ། 
chomdendé deshin shekpa drachompa yangdakpar dsokpé sanggye shākya 
thubpa la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor dem Bhagavan, dem Tathagata, dem Arhat, dem vollständigen und 
vollkommenen Buddha Shākyamuni! 
 

Fོ་Gེ་Hིང་པོས་རབ་I་འཇོམས་པ་ལ་Dག་འཚལ་ལོ། ། 
dorje nyingpö rabtu jompa la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Vollkommener Bezwinger mit Vajra-Essenz“ (Vajrapramadhī). 
 
རིན་ཆེན་འོད་འKོ་ལ་Dག་འཚལ་ལོ། ། 
rinchen ödro la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Strahlendes Juwel“ (Ratnāśiṣ). 
 

!་དབང་གི་(ལ་པོ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
luwang gi gyalpo la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Herrschender König der Nagas“ (Nāgeśvara-rāja). 
  



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

2 

དཔའ་བོའི་0ེ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
pawö dé la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Anführer der Krieger“ (Vīra-sena). 
 
དཔལ་ད2ེས་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
palgyé la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreiche Freude“ (Vīra-nandin). 
 

རིན་ཆེན་མེ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
rinchen mé la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Feuer-Juwel“ (Ratnagni). 

 

རིན་ཆེན་8་འདོ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
rinchen da ö la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Juwelen-Mondlicht“ (Ratna-candra-prabha). 
 

མཐངོ་བ་དནོ་ཡོད་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
tongwa dönyö la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Bedeutungsvolles Sehen“ (Amogha-darśin). 
 

རིན་ཆེན་8་བ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
rinchen dawa la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Juwelenmond“ (Ratna-candra). 
 

;ི་མ་མེད་པ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
drima mepa la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor dem „Makellosen“ (Vimala). 
 

དཔལ་<ིན་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
paljin la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Geschenk des Mutes“ (Śūra-datta). 
 

ཚངས་པ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
tsangpa la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor dem „Reinen“ (Brahmaṇa). 



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

3 

ཚངས་པས་<ིན་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
tsangpé jin la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Geschenk der Reinheit“ (Brahma-datta). 
 

=་>་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
chulha la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „König des Wassers“ (Varuna). 
 

=་>འི་>་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
chulhé lha la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Gott der Wasserkönige“ (Varuna-deva). 
 

དཔལ་བཟང་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
palsang la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreiche Gütigkeit“ (Bhadra-śrī). 
 

ཙན་དན་དཔལ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
tsenden pal la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreiches Sandelholz“ (Candana-śrī). 
 

གཟི་བAིད་མཐའ་ཡས་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
siji tayé la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Grenzenloser Glanz“ (Anantaujas). 
 

འདོ་དཔལ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
öpal la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreiches Licht“ (Prabhāsa-śrī). 
 

B་ངན་མེད་པའི་དཔལ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
nya ngen mepé pal la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreicher Frei-von-Leid“ (Aśoka-śrī). 
 

Cེད་མེད་Dི་E་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
semé kyi pu la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Sohn des Nicht-Verlangens“ (Nārāya). 



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

4 

མ་ེཏོག་དཔལ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
metok pal la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreiche Blume“ (Kusuma-śrī). 
 

དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚངས་པའི་འདོ་ཟེར་Iམ་པར་རོལ་པ་མངོན་པར་མJེན་པ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
deshin shekpa tsangpé özer nampar rölpa ngönpar khyenpa la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor dem Tathagata „Reines Licht, allwissend über die vielfachen 
Erscheinungen“ (Brahma-jyotir-vikrīḍitābhi-jña). 
 

དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་པKྨའི་འདོ་ཟེར་Iམ་པར་རོལ་པ་མངོན་པར་མJེན་པ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
deshin shekpa pemé özer nampar rölpa ngönpar khyenpa la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor dem Tathagata „Lotuslicht, allwissend über die vielfachen Erscheinungen“ 
(Padma-jyotir-vikrīḍitābhi-jña). 
 

ནརོ་དཔལ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
norpäl la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreicher Reichtum“ (Dhana-śrī). 
 

;ན་པའི་དཔལ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
drenpé pal la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreiche Achtsamkeit“ (Smṛti-śrī). 
 

མཚན་དཔལ་ཤིན་M་ཡོངས་བNགས་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
tsenpal shintu yongdrak la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Berühmter mit dem Glorreichen Namen“ (Supari-kīrtita-nāma-dheya-śrī). 
 

དབང་པོའི་ཏགོ་གི་(ལ་མཚན་2ི་(ལ་པོ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
wangpö tok gi gyaltsen gyi gyalpo la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „König der Höchsten Macht des Siegreichen Banners“  
(Indra-ketu-dhvaja-rāja). 
 

ཤིན་M་Iམ་པར་གནནོ་པའི་དཔལ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
shintu nampar nönpé pal la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreicher Vollkommener Bezwinger“ (Suvikrānta-śrī). 
  



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

5 

གOལ་ལས་ཤིན་M་Iམ་པར་(ལ་བ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
yül lé shintu nampar gyalwa la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Ausgezeichneter Sieger im Gefecht“ (Vijitra-saṃ-grāma). 
 

Iམ་པར་གནནོ་པས་གཤེགས་པའི་དཔལ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
nampar nönpé shekpé pal la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Überragender Bezwinger“ (Vikrānta-gāmin). 
 

Pན་ནས་Qང་བ་བཀོད་པའི་དཔལ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
künné nangwa köpé pal la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Glorreiche Ansammlung von unendlichem Glanz“  
(Samantāva-bhāsa-vyūha-śrī). 
 

རིན་ཆེན་པKྨ་Iམ་པར་གནནོ་པ་ལ་,ག་འཚལ་ལ།ོ ། 
rinchen pema nampar nönpa la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor „Vollkommen bezwingendes Lotus-Juwel“ (Ratna-padma-vikrāmin). 
 

དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དS་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་Uོགས་པའི་སངས་(ས་རིན་པོ་ཆེའི་པKྨ་ལ་རབ་M་བVགས་

པ་རི་དབང་གི་(ལ་པོ་ལ་,ག་འཚལ་ལོ། ། 
deshin shekpa drachompa yangdakpar dsokpé sanggye rinpoché pema la raptu 
shukpa riwang gi gyalpo la chaktsal lo. 
Ich verbeuge mich vor dem Tathagata, dem Arhat, dem vollständigen und vollkommenen 
Buddha „König der Berge, standhaft auf einem kostbaren Lotus verweilend“  
(Ratna-padma-supra-tiṣṭhita-śailendra-rāja). 
 
དེ་དག་ལ་སོགས་པ་,ོགས་བWའི་འཇིག་Yེན་2ི་ཁམས་ཐམས་ཅད་ན་ 

dedak lasokpa chok chü jikten gyi kham tamché na  
All ihr Tathagatas, und diejenigen, die in allen Weltensystemen in sämtlichen Richtungen 
verweilen, 
 

དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དS་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་Uོགས་པའི་སངས་(ས་ 

deshin shekpa drachompa yangdakpar dsokpé sanggye  
ihr würdigen, vollständigen und vollkommenen Buddha Bhagavans,  
  



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

6 

བཅོམ་\ན་འདས་གང་ཇི་]ེད་ཅིག་བVགས་ཏེ་འཚ^་ཞིང་གཞེས་པའི་ 

chomdendé gang jinyé chik shuk tétso shing shepé  
in vollständiger Anzahl und an jedem Aufenthaltsort 
 

སངས་(ས་བཅོམ་\ན་འདས་དེ་དག་ཐམས་ཅད་བདག་ལ་དགོངས་_་གསོལ། 
sanggye chomdendé dedak thamché dag la gong su söl. 
– all ihr gesegneten Buddhas, bitte hört mich an! 
 

བདག་གིས་`ེ་བ་འདི་དང༌།  `ེ་བ་ཐོག་མ་དང་མཐའ་མ་མ་མཆིས་པ་ནས།  
dag gi kyewa di dang. kyewa tokma dang tama machipa né. 
In diesem Leben und in meinen anderen Leben, seit anfangsloser Zeit 
 

འཁོར་བ་ན་འཁོར་བའི་`ེ་གནས་ཐམས་ཅད་b་0ིག་པའི་ལས་བ2ིས་པ་དང༌། 

khorwa na khorwé kyené tamche du dikpé lé gyipa dang. 
von einer Form der samsarischen Existenz zur nächsten kreisend, habe ich Fehlhandlungen 
begangen, 
 

བ2ིད་b་cལ་བ་དང༌།  བ2ིས་པ་ལ་Aེས་_་ཡི་རང་བའམ། 
gyi du tsalwa dang.  gyipa la jesu yirang wa’am. 
verursacht, dass andere sie begehen,  oder mich daran erfreut, wenn sie es taten; 
 

མཆོད་Yེན་2ི་དཀོར་རམ།  དགེ་འbན་2ི་དཀོར་རམ།  
chörten gyi kor ram.  gendün gyi kor ram. 
habe mir Besitztümer von Stupas, Besitztümer des Sangha, 
 

,ོགས་བWའི་དགེ་འbན་2ི་དཀོར་dོགས་པ་དང༌།  
chok chü gendün gyi kor trokpa dang.  
oder Besitztümer von den Sanghas der zehn Richtungen angeeignet,  
 

འdོག་M་cལ་བ་དང༌།  འdོག་པ་ལ་Aེས་_་ཡི་རང་བའམ། 
trok tu tsalwa dang.  trokpa la jesu yirang wa’am. 
andere dazu veranlasst, sie sich anzueignen, oder mich an dessen Aneignung erfreut; 
  



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

7 

 

མཚམས་མ་མཆིས་པ་eའི་ལས་བ2ིས་པ་དང༌།  བ2ིད་b་cལ་བ་དང༌།  བ2ིས་པ་ལ་Aེས་_་ཡི་རང་བའམ། 
tsam machipa ngé lé gyipa dang.  gyi du tsalwa dang.  gyipa la jesu yirang wa’am. 
habe die fünf Handlungen von unmittelbarer Auswirkung ausgeführt, verursacht, dass andere sie 
ausführen, oder mich daran erfreut; 
 

མི་དགེ་བ་བWའི་ལས་Dི་ལམ་ཡང་དག་པར་fངས་པ་ལ་Vགས་པ་དང༌།  
migewa chü lé kyi lam yang dakpar langpa la shukpa dang.  
habe von ganzem Herzen den Weg der zehn unheilsamen Handlungen begangen,  
 

འgག་M་cལ་བ་དང༌།  Vགས་པ་ལ་Aེས་_་ཡི་རང་བའམ། 
juk tu tsalwa dang.  shukpa la jesu yirang wa‘am. 
andere dazu verleitet, oder mich daran erfreut. 
 

ལས་Dི་Nིབ་པ་གང་གིས་བNིབས་ནས་བདག་སེམས་ཅན་དBལ་བར་མཆི་བའམ།  
lé kyi dripa gang gi drip né dag semchen nyalwar chiwa’am. 
Aufgrund dieser karmischen Verschleierungen, werde ich sowie alle fühlenden Wesen Geburt 
annehmen in den Höllenbereichen, 
 

bད་འSོའི་`ེ་གནས་_་མཆི་བའམ། ཡི་hགས་Dི་Oལ་b་མཆི་བའམ། Oལ་མཐའ་འཁོབ་M་`ེ་བའམ།  
dündrö kyené su chiwa’am. yidak kyi yül du chiwa’am. yül tha khop tu kyewa’am. 
im Tierbereich, im Land der Preta, in den Grenzbereichen,  
 

i་iོར་`ེ་བའམ། >་ཚj་རིང་པོ་Iམས་_་`ེ་བའམ།  
lalor kyewa’am. lha tseringpo nam su kyewa’am. 
unter Barbaren, unter den langlebigen Göttern, 
 

དབང་པོ་མ་ཚང་བར་འkར་བའམ། l་བ་ལགོ་པར་འཛnན་པར་འkར་བའམ།  
wangpo matsangwar gyurwa’am. tawa lokpar dzinpar gyurwa’am. 
mit unvollständigen Sinnen, mit falschen Ansichten 
 

སངས་(ས་འoང་བ་ལ་མཉེས་པར་ 

sanggye jungwa la nyepar 
oder ohne Freude am Erscheinen eines Buddha –  
  



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

8 

མི་བ2ིད་པར་འkར་བའི་ལས་Dི་Nིབ་པ་གང་ལགས་པ་ 

mi gyipar gyurwé lé kyi dripa gang lakpa  
diese karmischen Verschleierungen bekenne ich  
 

དེ་དག་ཐམས་ཅད་སངས་(ས་བཅོམ་\ན་འདས་ཡེ་ཤེས་_་kར་པ། 
dedak thamche sanggye chomdendé yeshe su gyurpa. 
in Anwesenheit der gesegneten Buddhas, der Tathagatas, diesen Weisen, 
 

qན་b་kར་པ། དཔང་b་kར་པ། ཚད་མར་kར་པ། མJེན་པས་གཟིགས་པ།  
chen du gyurpa. pang du gyurpa.  tsemar gyurpa. khyenpé sikpa.  
die beobachten, Zeugen sind, Autoritäten sind, aufmerksam sind, die wissen und sehen.  
 

དེ་དག་གི་qན་rར་མཐོལ་ལོ་འཆགས་སོ། 

dedak gi chen ngar töl lo chak so. 
Hiermit lege ich diese Handlungen offen, 
 

།མི་འཆབ་བོ། །མི་sེད་ད།ོ །tན་ཆད་Dང་གཅོད་ཅིང་0ོམ་པ་བ2ིད་ལགས་སོ། ། 
mi chab bo. mi pé do. lenché kyang chö ching dompa gyi lak so. 
verschweige sie nicht und ich gelobe, mich fortan von ihnen fernzuhalten. 
 
 

སངས་(ས་བཅོམ་\ན་འདས་དེ་དག་ཐམས་ཅད་བདག་ལ་དགོངས་_་གསོལ། 
sanggye chomdendé dedak thamché dag la gong su söl. 
All ihr gesegneten Buddhas, bitte hört mich an! 
 

བདག་གིས་`ེ་བ་འདི་དང་`ེ་བ་ཐགོ་མ་དང་མཐའ་མ་མཆིས་པ་ནས།  
dag gi kyewa di dang kyewa tokma dang thama chipa né. 
Im Verlauf dieses Lebens und all meiner anderen Lebenszeiten  
 

འཁོར་བ་ན་འཁོར་བའི་`ེ་གནས་གཞན་དག་M་uིན་པ་ཐ་ན་ 

khorwa na khorwé kyené shendak tu jinpa tha na 
in Samsara ohne Anfang oder Ende kreisend – sämtliche von mir angesammelten Wurzeln des 
Heilsamen, die durch Großzügigkeit entstanden sind; 
  



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

9 

bད་འSོའི་`ེ་གནས་_་`ེས་པ་ལ་ཟས་ཁམ་གཅིག་ཙམ་བcལ་བའི་དགེ་བའི་v་བ་གང་ལགས་པ་དང༌། 
dündrö kyené su kyepa la sé kham chik tsam tsalwé gewé tsawa gang lakpa dang. 
selbst wenn es nur durch so etwas Geringes war, wie einem als Tier geborenen Wesen einen 
Bissen an Essen zu geben; 
 

བདག་གིས་wལ་xིམས་བyངས་པའི་དགེ་བའི་v་བ་གང་ལགས་པ་དང༌། 
dag gi tsültrim sungpé gewé tsawa gang lakpa dang. 
sämtliche Wurzeln des Heilsamen, die durch mein Einhalten von Disziplin entstanden sind; 
 

བདག་གིས་ཚངས་པར་qོད་པ་ལ་གནས་པའི་དགེ་བའི་v་བ་གང་ལགས་པ་དང༌། 
dag gi tsangpar chöpa la nepé gewé tsawa gang lakpa dang. 
sämtliche Wurzeln des Heilsamen, die durch mein enthaltsames Verhalten entstanden sind; 
 

བདག་གིས་སེམས་ཅན་ཡོངས་_་zིན་པར་བ2ིས་པའི་དགེ་བའི་v་བ་གང་ལགས་པ་དང༌། 
dag gi semchen yongsu minpar gyipé gewé tsawa gang lakpa dang. 
sämtliche Wurzeln des Heilsamen, die durch meine Handlungen entstanden sind, die zur Reifung 
fühlender Wesen geführt haben; 
 

བདག་གིས་<ང་=བ་མཆོག་M་སེམས་བ`ེད་པའི་དགེ་བའི་v་བ་གང་ལགས་པ་དང༌། 
dag gi changchub chok tu sem kyepé gewé tsawa gang lakpa dang. 
sämtliche Wurzeln des Heilsamen, die durch meine Entwicklung von Bodhicitta entstanden sind; 
 

བདག་གིས་f་ན་མེད་པ་ཡེ་ཤེས་Dི་དགེ་བའི་v་བ་གང་ལགས་པ་ 
dag gi lanamepa yeshe kyi gewé tsawa gang lakpa  
sämtliche Wurzeln des Heilsamen, die durch Momente unübertrefflicher Weisheit entstanden 
sind: 
 

དེ་དག་ཐམས་ཅད་གཅིག་M་བ{ས་ཤིང་བ|མས་ཏེ། 

dedak thamché chik tu dü shing dum té. 
all dies trage ich zusammen, verbinde und sammle es  
 

བ0ོམས་ནས་f་ན་མ་མཆིས་པ་དང༌།  གོང་ན་མ་མཆིས་པ་དང༌།  
dom né la na machipa dang.  gong na machipa dang. 
und widme dies dem Unvergleichlichen,  
  



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

10 

གོང་མའི་གོང་མ་f་མའི་f་མར་ཡོངས་_་rོ་བས། 

gongmé gongma lamé lamar yongsu ngowé.  
Unübertroffenen, Höchsten, Vorzüglichsten –  
 

f་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་Uགོས་པའི་<ང་=བ་M་ཡོངས་_་བrོ་བར་བ2ིའ།ོ ། 
lanamepa yangdakpar dsokpé changchub tu yongsu ngowar gyi’o. 
ich widme dies dem unübertrefflichen, vollständigen und vollkommenen Erwachen. 
 
 

ཇི་lར་འདས་པའི་སངས་(ས་བཅོམ་\ན་འདས་Iམས་Dིས་ཡོངས་_་བrོས་པ་དང་།  
jitar depé sanggye chomdendé nam kyi yongsu ngöpa dang. 
So wie die Buddha Bhagavans der Vergangenheit gewidmet haben,  
 

ཇི་lར་མ་<ོན་པའི་སངས་(ས་བཅོམ་\ན་འདས་Iམས་Dིས་ཡོངས་_་བrོ་བར་འkར་བ་དང༌།  
jitar majönpé sanggye chomdendé nam kyi yongsu ngowar gyurwa dang. 
und so wie die zukünftigen Buddha Bhagavans widmen werden,  
 

ཇི་lར་ད་lར་བVག་པའི་སངས་(ས་བཅོམ་\ན་འདས་Iམས་Dིས་ཡོངས་_་rོ་བར་མཛད་པ་དེ་བཞིན་b་ 

jitar dantar shukpé sanggye chomdendé nam kyi yongsu ngowar dsepa deshindu  
und so wie die Buddha Bhagavans der Gegenwart jetzt in allen Richtungen widmen,  
 

བདག་གིས་Dང་ཡོངས་_་བrོ་བར་བ2ིའ།ོ ། 
dag gi kyang yongsu ngowar gyi’o. 
genauso widme ich hier in vollkommener Weise. 
 

0ིག་པ་ཐམས་ཅད་ནི་སོ་སོར་བཤགས་སོ། ། 
dikpa tamché ni sosor shak so. 
Ich bekenne jede einzelne meiner Fehlhandlungen. 
 

བསོད་ནམས་ཐམས་ཅད་ལ་ནི་Aེས་_་ཡི་རང་ངོ༌། ། 
sönam tamché la ni jesu yi rang ngo. 
Ich erfreue mich an allem Guten. 
  



འཕགས་པ་'ང་པོ་ག*མ་པའི་མདོ་ནི།.   Das Sutra in Drei Abschnitten 

 

11 

སངས་(ས་ཐམས་ཅད་ལ་ནི་བ}ལ་ཞིང་གསོལ་བ་འདེབས་སོ། ། 
sanggye thamché la ni kül shing solwa dep so. 
Ich ersuche und erbitte alle Buddhas, zu lehren und in Samsara zu verweilen. 
 

བདག་གིས་f་ན་མེད་པ་ཡེ་ཤེས་Dི་མཆོག་དམ་པ་ཐབོ་པར་kར་ཅིག ། 
dag gi lanamepa yeshe kyi chok dampa topar gyur chik. 
Möge ich erhabene, höchste und unübertroffene Weisheit erlangen! 
 

མི་མཆོག་(ལ་བ་གང་དག་ད་lར་བVགས་པ་དང༌། ། 
michok gyalwa gangdak datar shukpa dang. 
Ihr Höchsten unter den Menschen, die ihr jetzt anwesend seid,  
 

གང་དག་འདས་པ་དག་དང་དེ་བཞིན་གང་མ་<ོན། ། 
gangdak depa dak dang deshin gang majön. 
sowie die der Vergangenheit und die noch zu erscheinenden Siegreichen, 
 

ཡོན་ཏན་བrགས་པ་མཐའ་ཡས་(་མཚ་̂འ;་Pན་ལ། ། 
yönten ngakpa tayé gyatso dra kün la. 
eure lobenswerten Qualitäten sind grenzenlos wie der Ozean –  
 

ཐལ་མ་ོuར་བར་བ2ིས་ཏེ་`བས་_་ཉེ་བར་མཆིའ།ོ ། 
thalmo jarwar gyi té kyap su nyewar chi’o. 
mit gefalteten Händen suche ich Zuflucht zu Euch! 

 
འཕགས་པ་'ང་པ་ོག*མ་པ་ཞེས་.་བ་ཐེག་པ་ཆེན་པའོི་མད་ོ5གོས་སོ།། །། 
Dies vollendet das Mahāyāna-Sūtra genannt “Die Drei Edlen Ansammlungen.” 
 
Die deutsche Übersetzung dieses Sutras entstand auf Grundlage einer englischen Übersetzung von Lhasey Lotsawa (2020), sowie 
unter Berücksichtigung des tibetischen Originals. Karma Kunzang Drölma, 2023. 

 
 


