
 
1 

༄༅། །#ོ་&ེ་(མ་འཇོམས། 
Das Vajravidarana Dharani 

 
 
 
དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཐམས་ཅད་/ི།  །མ1་2ོབས་གཅིག་4་བ5ས་པ་ཡི། 
deshin shekpa thamché kyi.  thutop chig tu düpa yi. 
 
།7ོ་8ེ་9ོ་བོའི་;ར་2ོན་པ།  །=མ་པར་འཇོམས་ལ་@ག་འཚལ་ལོ། 
dorje trowö kur tönpa.  nampar jomla chak tsal lo. 
 
Ich verneige mich vor dem Alles-Besiegenden, der in der zornvollen Form des Vajra erscheint 
und die Kraft und Stärke aller Tathagathas in sich vereint. 
 
 
-་གར་0ད་2།  ཝ4 ཝི ད ར ཎ 7 མ 8 ར 9ི། 
gyagar ké du  vajra-vidaraṇa-nāma-dhāraṇī 
Auf Sanskrit:  Vajra Vidaraṇa Nāma Dhāraṇī 
 
བོད་0ད་2།  #ོ་&ེ་(མ་པར་འཇོམས་པ་ཞེས་=་བའི་ག>ངས། 
bö ké du  dorje nampar jompa shé ja wé sung 
In tibetischer Sprache:  Dorje Nampar Jompa Shé Jawé Sung 
 
In deutscher Sprache:  Das Dharani mit dem Namen  

„Der vollkommene Bezwinger mit dem Vajra“ 
 
 
སངས་-ས་དང་=ང་@བ་སེམས་དཔའ་ཐམས་ཅད་ལ་Dག་འཚལ་ལོ། 
sangyé dang jangchub sempa thamche la chak tsal lo. 
Ich verneige mich vor allen Buddhas und Bodhisattvas! 
 
འདི་0ད་བདག་གིས་ཐོས་པ་2ས་གཅིག་ན།  བཅོམ་Gན་འདས་#ོ་&ེ་ལ་བHགས་ཏེ། 
dike dag gi thöpa dü chig na.  chomdendé dorje la shug té. 
So habe ich es einst gehört:  Der Bhagavan verweilte im Vajra. 
  



!ོ་$ེ་&མ་འཇོམས།  Das Vajravidarana Dharani 

 

2 
 

སངས་-ས་Jི་མKས་ལག་ན་#ོ་&ེའི་Lས་ཐམས་ཅད་#ོ་&ེར་=ིན་Mིས་བNབས་ནས་#ོ་&ེའི་ཏིང་ངེ་འཛPན་ལ་

Qོམས་པར་བHགས་སོ། 
sangye kyi thü lakna dorjé lü thamche dorjer jin gyi lap né dorjé ting nge dzin la 
nyompar shuk so. 
Durch die Kraft des Buddha wurde Vajrapanis gesamter Körper als Vajra gesegnet und er begab 
sich in den ausgeglichenen vajra-gleichen Samadhi. 
 
དེ་ནས་ལག་ན་#ོ་&ེས་སངས་-ས་Jི་མK་དང་།  སངས་-ས་Jི་=ིན་Mིས་བNབས་དང་། 
de né lakna dorjé sangyé kyi thu dang.  sangyé kyi jin gyi lap dang. 
Dann, durch die Kraft des Buddha,  den Segen des Buddha,  
 
Bང་Dབ་སེམས་པ་ཐམས་ཅད་/ི་Bིན་Eིས་བFབས་/ིས། 
jangchub sempa thamche kyi jin gyi lap kyi. 
und den Segen aller Bodhisattvas,  
 
7ོ་8ེ་9ོ་བོ་ལས་Gང་བ།  7ོ་8ེ་Hིང་པོ་རབ་4་Iས་ཏེ། 
dorje trowo lé jungwa.  dorje nyingpo rabtu mé te. 
verkündete Vajrapani die Vajra-Essenz, die aus dem zornvollen Vajra erscheint: 
 
མི་ཆོད་པ། མི་ཤིགས་པ། བདེན་པ།  L་བ།  བMན་པ།  
mi chöpa. mi shigpa. denpa. sawa. tenpa.  
„Unteilbar, unzerstörbar, wahr, dauerhaft, stabil,  
 
ཐམས་ཅད་2་ཐོགས་པ་མེད་པ།  ཐམས་ཅད་2་མ་ཕམ་པ། 
thamche du tokpa mepa.  thamche du ma pampa. 
vollkommen ungehindert, völlig unbesiegbar. 
 
སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་Sག་པར་=ེད་པ། སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་འཇིལ་བར་Bེད་པ། 
semchen thamche tragpar jepa.  semchen thamche jilwar jepa. 
Es erschreckt alle fühlenden Wesen,  verbannt alle fühlenden Wesen, 
 
རིགས་Nགས་ཐམས་ཅད་གཅོད་པར་Bེད་པ། རིགས་Nགས་ཐམས་ཅད་གནོན་པར་Bེད་པ། 
rik ngak thamche chöpar jepa. rik ngak thamche nönpar jepa. 
durchtrennt sämtliche Zaubersprüche,  überwältigt alle Zaubersprüche, 



!ོ་$ེ་&མ་འཇོམས།  Das Vajravidarana Dharani 

 

3 
 

ལས་ཐམས་ཅད་འཇོམས་པར་Bེད་པ། གཞན་Eི་ལས་ཐམས་ཅད་འཇིག་པར་Bེད་པ།  

lé thamche jompar jepa. shen gyi lé thamche jigpar jepa. 
besiegt alle samsarischen Handlungen, neutralisiert alle Handlungen durch andere, 
 
གདོན་ཐམས་ཅད་Fག་པར་Bེད་པ། གདོན་ཐམས་ཅད་ལས་ཐར་བར་Bེད་པ། 
dön thamche lagpar jepa. dön thamche lé tharwar jepa. 
vernichtet alle Dämonen, befreit von allen Dämonen, 
 
འGང་པོ་ཐམས་ཅད་འOགས་པར་Bེད་པ། རིག་Nགས་/ི་ལས་ཐམས་ཅད་Bེད་P་འQག་པ། 
jungpo thamche gukpar jepa. rik ngak kyi lé thamche jedu jukpa.  
unterdrückt alle schädlichen Geister,  führt die letztendliche Aktivität aller  

Weisheitsmantras aus,  
 
མ་Rབ་པ་=མས་Rབ་པར་Bེད་པ། Rབ་པ་=མས་Dད་མི་ཟ་བར་Bེད་པ། 
ma drubpa nam drubpar jepa. drubpa nam chü mi sawar jepa. 
ermöglicht alles, was noch nicht erreicht wurde und bewahrt das Erreichte, 
 
འདོད་པ་ཐམས་ཅད་རབ་4་Tིན་པ།  སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་བUང་བ།  ཞི་བ།  Vས་པ།  
döpa thamche rabtu jinpa. semchen thamche sungwa. shiwa. gyépa. 
erfüllt vollständig alle Wünsche,  beschützt, beruhigt und bereichert alle Wesen, 

   
སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་རེངས་པར་Bེད་པ། 
semchen thamche rengpar jepa. 
lähmt und verblüfft alle fühlenden Wesen.“ 
 
 
Wགས་པར་Bེད་པའི་གསང་Nགས་/ི་མ1་ཆེན་པོ་འདི།  སངས་Vས་/ི་མ1ས་ལག་ན་7ོ་8ེས་རབ་4་Iས་སོ། 
mukpar jepé sang ngak kyi thu chenpo di. sangye kyi thü lakna dorjé rabtu mé so. 
Durch die Kraft des Buddha verkündete Vajrapani dieses besonders kraftvolle geheime Mantra: 
 
 
 
  



!ོ་$ེ་&མ་འཇོམས།  Das Vajravidarana Dharani 

 

4 
 

 
ན་མོརT་ྣV་Wཱ་ཡ། ན་མZྕ\་ྜཝ་4་^ཱ་ཎ་ཡེ།  མ་_་ཡཀྵ་སེ་7་པ་ཏ་ཡེ། 
namo ratna trayāya | namaś caṇḍa vajra pāṇaye | mahā yākṣa senā pataye| 
 
ཏa་bཱ། ༀ་d་ཊ་d་ཊ། V་ོཊ་ཡ་V་ོཊ་ཡ། fgh་ཊ་fgh་ཊ། fgh་ཊ་ཡ་fgh་ཊ་ཡ། 
tadyathā | oṃ truṭa truṭa | troṭaya troṭaya | sphuṭa sphuṭa |sphuṭaya sphuṭaya | 
 
ijྞ་ijྞ། ilmn་པ་ཡ། ilmn་པ་ཡ། སo་ས་pn་ནི། བོ་དྷ་ཡ་བོ་དྷ་ཡ། 
ghūrṇa ghūrṇa | ghurṇā paya | ghurṇā paya | sarva satvāni | bodhaya bodhaya | 
 
སཾ་བོ་དྷ་ཡ་སཾ་བོ་དྷ་ཡ། s་མ་s་མ། སཾ་tuv་མ་ཡ་སཾ་tuv་མ་ཡ།  
saṃbodhaya saṃbodhaya | bhrama bhrama | saṃbhrāmaya saṃbhrāmaya |  
 
སo་w་x་ནི། yz་ྚyzྚ། སཾ་yz་ྚཡ། སཾ་yz་ྚཡ། སo་ཤ་}v~་ཎ།  
sarva bhūtā ni | kuṭṭa kuṭṭa | saṃkuṭṭaya | saṃkuṭṭaya | sarva śatrūṇa | 
 
གྷ་ཊ་གྷ་ཊ། སཾ་གྷ་ཊ་ཡ། སཾ་གྷ་ཊ་ཡ། སo་ཝི་�n་ཝ་4་ཝ་4།  
ghaṭa ghaṭa | saṃghaṭaya | saṃghaṭaya | sarva vidyā vajra vajra |  
 
�ྥོ་ཊ་ཡ་ཝ་4་ཝ་4། ཀ་ཊ་ཝ་4་ཝ་4། མ་ཊ་ཝ་4་ཝ་4། མ་ཐ་ཝ་4་ཝ་4། 
sphoṭaya vajra vajra | kaṭa vajra vajra | maṭa vajra vajra | matha vajra vajra | 
 
ཨzྚ་ཤ་_་ས་7་ིལ་ཝ་4་�་ཝ་�n་ཡ་�n་_། ཧེ་���h་ན་ི�་���h། �ྀ�ྞ་y��h། 
aṭṭa śa hāsa nīla vajra su vajrāya svāhā | he phullu ni ru phullu | gṛihṇa kullu | 
 
མ་ིལ་ི���h། y་�་y��h། ཝ་4་ཝི་�་ཱWཱ་ཡ་�n་_། ཀི་ལ་ིཀ་ི�་ཱཡ་�n་_།  
mili cullu | kuru kullu | vajra vijāyāya svāhā | kilikilāya svāhā |  
 
ཀ་ཊ་ཀ་ཊ། མ་ཊ་མ་ཊ། ར་ཊ་ར་ཊ། མ་ོཊ་ན་�་མ་ོཊ་7་ཡ་�n་_། 
kaṭa kaṭa | maṭa maṭa | raṭa raṭa | moṭana pra moṭanāya svāhā | 
 
ཅ་ར་ཎ་ིཅ་ར། ཧ་ར་ཧ་ར། ས་ར་ས་ར། �་ཱར་ཡ། ཝ་4་ཝི་�་ར་9་ཡ་�n་_།  
cara nicara | hara hara | sara sara | māraya | vajra vidāraṇāya svāhā |  
 



!ོ་$ེ་&མ་འཇོམས།  Das Vajravidarana Dharani 

 

5 
 

 
�ྖི�་ྡ�ྖི�།ྡ བྷི�ྡ་བྷི�ྡ། མ་_་ཀ་ིལ་ིཀ་ི�་ཱཡ་�n་_། བ�་བ�། 
cchinda cchinda | bhinda bhinda | mahā kilikilāya svāhā | bandha bandha | 
 
�་ོདྷ་ཝ་4་ཀ་ིལ་ིཀ་ི�་ཱཡ་�n་_། �་�་�་�་ཅ\་ྜཀ་ིལ་ིཀ་ི�་ཱཡ་�n་_།  
krodha vajra kilikilāya svāhā | curu curu caṇḍa kilikilāya svāhā | 
 
�n་ས་ཡ། �n་ས་ཡ། ཝ་4་ཀ་ིལ་ིཀ་ི�་ཱཡ་�n་_། ཧ་ར་ཧ་ར། ཝ་4་དྷ་�ཱ་ཡ་�n་_། 
trāsaya | trāsaya | vajra kilikilāya svāhā | hara hara | vajra dharāya svāhā | 
 
�་ཧ་ར་�་ཧ་ར། ཝ་4་�་བྷ�ྗ་7་ཡ་�n་_། 
prahara prahara | vajra prabhañjanāya svāhā | 
 
མ་ཏ་ི�ྠི་ར་ཝ་4། ¢£་ཏ་ི�ྠི་ར་ཝ་4། �་ཏ་ི�ྠ་ིར་ཝ་4། མ་_་ཝ་4། 
matisthira vajra | śrutisthira vajra | pratisthira vajra | mahāvajra | 
 
ཨ་�་ཏ་ིཧ་ཏ་ཝ་4། ཨ་མ་ོགྷ་ཝ་4། ཨ་ེ¤་ེཧི་ཝ་4། ¥་ི¦་ཾཝ་4་དྷ་ར་ཡ་�n་_། 
apratihata vajra | amogha vajra | e hye hi vajra | śīghraṃ vajra dharaya svāhā | 
 
དྷ་ར་དྷ་ར། དྷ་ིརི་དྷ་ིརི། §་�་§་�། སo་ཝ་4་y་ལ་�་ཱཝ¨་ཡ་�n་_། 
dhara dhara | dhiri dhiri | dhuru dhuru | sarva vajra kulamā vartaya svāhā | 
 
གནོད་=ེད་འ©ང་པོ་�ིབ་གདོན་ �་ཱར་ཡ་ཕཊ། 
nöje jungpo drib dön māraya phaṭ | 
 
ན་མཿ ས་མ�་ྟཝ་�n་9ཾ། སo་ཝ་4་y་ལ་�་ཱཝ¨་ཡ། མ་_་བ་ལེ། 
namaḥ samanta vajrā ṇāṃ | sarva vajra kulamā vartaya | mahābale | 
 
ཀ་ཏ་བེ། ཏ་ཏ་ལེ། ཨ་ཅ་ལེ། མ\་ྜལ་�་ཱཡེ། ཨ་ཏ་ིཝ་4་མ་_་བ་ལེ། 
katabe | tatale | acale | maṇḍala māye | ati vajra mahābale | 
 
བེ་ག་ར་ཎ་ར་ཎ། ཨ་ཇ་ིཏེ། ¬་�་ཱ¬་�་ཱཏ་ིཊ་ིཏ་ིཊི། ཏིང་ག་ལེ། ད་ཧ་ད་ཧ། 
bega raṇa raṇa | ajite | jvala jvala tiṭi tiṭi | tiṅgale | daha daha | 
 



!ོ་$ེ་&མ་འཇོམས།  Das Vajravidarana Dharani 

 

6 
 

ཏ་ེཇ་ོཝ་ཏི། ཏ་ིལ་ིཏ་ིལི། བ�་བ�། མ་_་བ་ལེ། ཝ་4་ཨ་ཾy་ཤ། ¬་�་ཱ�n་_།  
tejovati | tili tili | bandha bandha | mahābale | vajra oṃkuśa | jvalā svāhā |  
 

ན་མ་ོརTྣ་�n་Wཱ་ཡ། ན་མZྕ\་ྜཝ་4་^ཱ་ཎ་ཡེ། མ་_་ཡ་­་ྴསེ་7་པ་ཏ་ཡེ། 

namo ratna trāyāya | namaścaṇḍa vajra pāṇaye | mahā yakṣa seṇā pataye | 
 
ཏa་bཱ། ༀ་ཧ་ར་ཧ་ར་ཝ་4། མ་ཐ་མ་ཐ་ཝ་4། 
tadyathā oṃ hara hara vajra | matha matha vajra | 
 
§་ན་§་ན་ཝ་4། ད་ཧ་ད་ཧ་ཝ་4། པ་ཅ་པ་ཅ་ཝ་4། དྷ་ར་དྷ་ར་ཝ་4། 
dhuna dhuna vajra | daha daha vajra | paca paca vajra | dhara dhara vajra | 
 
8་ར་ཡ་8་ར་ཡ་ཝ་4། �་�་ཎ་�་�་ཎ་ཝ་4། �ྖི�་ྡ�ྖི�་ྡཝ་4།  
dhāraya dhāraya vajra | dāruṇa dāruṇa vajra | cchinda cchinda vajra |  
 
བྷི�ྡ་བྷི�ྡ་ཝ་4་¯་ྃཕཊ།  
bhinda bhinda vajra hūṁ phaṭ | 
 
 
ན་མZྕ\་ྜཝ་4་�་ོ8་ཡ། ±་L་±་L། ཏི²་ྛཏི²ྛ། 
namaś caṇḍa vajra krodāya | hulu hulu | tiṣṭha tiṣṭha | 
 
བ�་བ�། ཧ་ན་ཧ་ན། ཨ´ྀ་ཏ་ེ¯་ྃཕཊ། 
bandha bandha | hana hana | amṛite hūṁ phaṭ | 
 
 
བདག་དང་སེམ་ཅན་ཐམས་ཅད་Jི། ་་་་  µིག་པ་ཐམས་ཅད་=ང་=ས་ནས། 
dag dang semchen thamche kyi.  digpa thamche jang je né. 
Zusammen mit allen fühlenden Wesen werde ich durch das Reinigen aller negativen Handlungen 
 
།¶ག་བ·ལ་ཐམས་ཅད་མེད་པར་=ེད།!  

dukngal thamche mepar jé.  
von jeglichem Leid befreit. 



!ོ་$ེ་&མ་འཇོམས།  Das Vajravidarana Dharani 

 

7 
 

 
།¸ད་དོ་ཅོག་གི་¹་བ་ºེ། །དཔལ་yན་Mིས་ནི་ལེགས་པར་བ-ན། 
gyü do chok gi tsawa te. pal kün gyi ni lekpar gyen. 
Dieses Mantra ist die Wurzel aller Tantras,  in vollkommener Weise mit jeder Art von 

Schmuck verziert. 
 
།སེམས་ཅན་དབང་པོ་ཉམས་པ་དང་། །ཚ¼་ཟད་པ་དང་ཚ¼་ཉམས་དང་། 
semchen wangpo nyampa dang. tsé sepa dang tsé nyam dang. 
Alle Wesen mit nachlassenden Fähigkeiten, deren Lebenskraft erschöpft oder geschwächt ist, 
 
།�ན་�མ་ཚ¾གས་མིན་གང་ཆགས་དང། །À་(མས་-བ་Jིས་Dོགས་པ་དང་། 
phün sum tsok min gang chak dang. lha nam gyab kyi chokpa dang. 
die nicht erreichen, was sie begehren,  von den Göttern verlassen wurden, 
 
།མཛའ་¶ག་Áེ་བོ་µང་བ་དང་། །Âན་བཟའ་ལ་སོགས་གཙ¼ས་པ་དང་། 
dsa duk chewo dangwa dang. drensa lasok tsepa dang. 
mit Freunden und Familie in Konflikt stehen  und deren Bedienstete widersetzlich handeln, 
 
།ཕན་Äན་མKན་པ་མ་ཡིན་དང་། །ནོར་འ�ིབ་པས་ནི་གནོད་པ་དང་།!
pentsün thünpa mayin dang. nor dribpé ni nöpa dang. 
all jene, die in Disharmonie leben,  die unter dem Verlust von Besitz leiden, 
 
།Å་ངན་ངལ་དང་གནོད་པ་དང་། །འཇིགས་པ་དང་ནི་ཕོངས་པ་དང་། 
nya ngen ngal dang nöpa dang. jikpa dang ni pongpa dang. 
die von Überdruss und Verzweiflung  die Verängstigten oder Hilflosen, 
gequält sind, 
 
།གཟའ་དང་¸་0ར་=ད་ºེམས་དང་། །མི་བཟད་གདོན་Mིས་ཉེན་པ་དང་། 
sa dang gyu kar jetem dang. mise dön gyi nyenpa dang. 
betroffen von Rahu, Flüchen oder  die von dämonischen Kräften geplagt sind, 
schädigenden Sternkonstellationen,  
 
 



!ོ་$ེ་&མ་འཇོམས།  Das Vajravidarana Dharani 

 

8 
 

།Å་ངན་ངལ་ལས་©ང་བ་ཡི།  །Æི་ལམ་µིག་པ་མཐོང་ན་ཡང་། 

nya ngen ngäl lé jungwa yi. milam dikpa tong na yang. 
und selbst jene, die im Traum negative  verursacht durch Erschöpfung und Kummer, 
Omen sehen,  
 
།དེས་ནི་རབ་བÇས་གཙང་མ་ཡིན། 
dé ni rab trü tsangma yin. 
sie alle werden durch dieses Mantra gesäubert und werden vollkommen rein. 
 
།མདོ་µེ་དམ་པ་ཉན་པར་Mིས། །གང་དང་ཝིད་དགེ་སེམས་དང་ཞིང།!
dode dampa nyenpar gyi. gang dang yi gesem dang shing. 
Deshalb hört dieses unübertrefflich  All jene mit einem heilsamen und reinen Geist, 
erhabene Sutra!  
 
།གཙང་མའི་གོས་Jིས་རབ་བ-ན་ཏེ། །ཟབ་མོ་སངས་-ས་Èོད་Éལ་བ། 
tsangmé gö kyi rab gyen te. sabmo sangye chö yülwa. 
ausgestattet mit sauberer Kleidung,  wenn sie diesem Sutra lauschen, 
 

།མདོ་µེ་འདི་ནི་ཉན་=ེད་ན། །མདོ་µེ་འདི་ཡི་གཟི་བ&ིད་Jིས། 
dode di ni nyen je na. dode di yi si ji kyi. 
der Domäne von Buddhas Aktivität,  all diese Lebewesen werden 
 
།Êོག་ཆགས་དག་ནི་ཐམས་ཅད་Jིས། །མི་ཟད་པ་ཡི་ནད་(མས་Jང་། 
sok chak dak ni thamché kyi. mi sepa yi ne nam kyang. 
durch den Glanz dieses Sutras von sämtlichen Krankheiten geheilt, 
 

།དེ་དག་ཐམས་ཅད་ཞི་བར་Ë། །ཚ¼་དང་བསོད་ནམས་འཕེལ་བར་འÌར། 
dedak thamché shiwar ta. tsé dang sönam phelwar gyur. 
selbst von den besonders unerträglichen, ihre Lebensspanne und ihr Verdienst werden 

anwachsen, 
།µིག་པ་yན་ལས་(མ་པར་ཐར། 
dikpa kün lé nampar tar. 
und sie werden von allem Negativen befreit! 
 



!ོ་$ེ་&མ་འཇོམས།  Das Vajravidarana Dharani 

 

9 
 

།ནོར་Í་Îངས་ཀར་2ར་བ་དང་། །རིན་ཆེན་Æ་མེད་ཙན་དན་བཅས། 
norbu yungkar durba dang. rinchen mame tsaden ché. 
Richte Juwelen, weißen Senf, Durva-Gras, makellose Kostbarkeiten, Sandelholz sowie 
 

།ཤེལ་དང་#ོ་&ེ་མེ་ཏོག་དང་། །@་ཡིས་གསེར་རམ་ཡང་ན་ནི། 
shel dang dorje metok dang. chu yi ser ram yang na ni. 
Kristalle, Diamanten und Blumen, fülle all dies zusammen mit Wasser in eine 

saubere Vase  
 
།དÏལ་Mི་Íམ་པ་དག་Jང་�ང་། །གཙང་མའི་གོས་Jིས་ད�ི་ཞིང་དགང་། 
ngül gyi bumpa dak kyang rung. tsangmé gö kyi tri shing gang. 
- aus Gold, Silber oder ähnlichem - und binde ein sauberes Tuch daran. 
 
།ལན་�ངས་ཉི་ཤི་¹་གཅིག་གམ། །ཡང་ན་ལན་�ང་བ-་jྕ་བ-ད། 
len drang nyishi tsa chik gam. yang na len drang gya tsa gyé.  
Rezitiere das Vajra Vidarana einhundertacht Mal oder  
 
།#ོ་&ེ་(མ་འཇོམས་བÐས་ནས་ནི། །-ལ་པོ་¨ག་Ñ་Òས་Mིས་ཤིག། 
dorje nam jom dé né ni. gyalpo taktu trü gyi shik. 
alternativ einundzwanzig Mal. Oh König, damit solltest du dich immer 
  reinwaschen! 
 
 
 
!ོ་$ེ་&མ་པར་འཇོམས་པ་ཞེས་.་བའི་ག2ངས་4ོགས་སོ།། 
Dies vollendet das Dharani, bekannt als Vajravidarana. 
 
6ོབ་དཔོན་ཆེན་པོ་པ:ྨ་འ<ང་གནས་དང་།   བི་མ་ལ་མི་?་དང་།   སངས་@ས་གསང་བ་དང་།   ཡེ་ཤེས་!ོ་$ེ་དང་།    C་ཏི་EFG་ན་ལ་སོགས་་པའི་འHེལ་པའི་
ནང་ནས་བཏོན་ཏེ་ག2ངས་ཤིན་I་དག་པའོ།།  །། 

Dieses Dharani wurde den Kommentaren der großen Meister Padmākara, Vimalamitra, Buddhaguhya, 
Jñānavajra, Smṛtijñānakīrti und anderen entnommen und ist vollkommen fehlerfrei. 
 
Diese Übersetzung aus dem Tibetischen entstand unter Anleitung des Ehrwürdigen Sabchu Rinpoche und mit Unterstützung von 
Khenpo Karma Chöchok und Mingyur Dorje, sowie Udo Verda, Isa Duffy, Eva Corbett und anderen. Mit berücksichtigt wurden die 
englischen Übersetzungen von Lhasey Lotsawa, Dharmachakra Translation Commitee und Diwakar Publications.  
Karma Kunzang Drölma, 2023.  


